
GUANAJUATO EN LA GEOGRAFÍA DEL QUIJOTE 

XXIV Coloquio Cervantino Internacional 

Cervantes dramaturgo y poeta 

·­-di lllklco, A.C. 



XXIV Coloquio Cervantino Internacional 

Cervantes dramaturgo y poeta 

Edición 

Juan Octavio Torija 

Diseño de portada y addenda 

Rebeca Rilmírez Barajas 

Portada 

Evocaá6n quijotesca (detalle), 
Alfredo Zalce (México) 

Foto grafía de Addenda gráfica 

Guillermo Martínez Acebo 

© Gobierno del Estado de Guanajuato 
Museo Iconográfico del Quijote 
Manuel Doblado No 1 
36000 Guanajuato, Gto. México. 

©Fundación Cervantina de México, A. C. 
©Universidad de Guanajuato. 
© Centro de Esmdios Cervantinos, A. C. 

Impreso en México 
Printed in Mexico 

ISBN 978-607-95889-8-4 

Esta publicación no puede ser reproducida, incluyendo el diseño de la cubierta y de las páginas, 

así como el material gráfico, ni todo ni en pane, ru registrada en, o transmitida por, 

un sistema de recuperación de información, en ninguna forma ni por ningún medio 

sin el permiso previo, por escrito del Museo Iconográfico del Quijote. 

Índice 

Presentación por Onofre Sánchez Menchero 
DIRECTOR GENERAL 

MusEo IcoNoGRÁFico DEL QUIJOTE 

El Museo Iconográfico del Quijote 
en el Festival Internacional Cervantino 

¿Son ejemplares las novelas de María de Zayas? 
Margo Glantz 

Cervantes: dramaturgo y poeta 
XXIV Coloquio Cervantino Internacional 

Ocho entremeses nuevos nunca representados 
Aurelio González 

Antes del Arte Nuevo: el teatro de Cervantes 
María del Va/k Ojeda Calvo 

Metamorfosis cervantinas de la picaresca: 
novela y teatr" 
Vakntín Núñez Rivera 

La Numancia: una tragedia nueva 
Antonio Rey Hazas 

"Cristianos, moros y judíos en las comedias cervantinas 
de cautivos" 
Moisés Rodríguez Castillo 

11 

15 

31 

57 

95 

137 

187 

7 



Obras perdidas y recuperadas: La conquista de Jerusalén 
H éctor Brioso Santos 

La lengua cervantina en las tablas 
Giuseppe Mazzocchi 

"Tan sangrientos pasatiempos". La violencia en 
el teatro de Cervantes 

223 

269 

Luis Gómez Canseco 293 

Cervantes (vs Quevedo) y sus máscaras. 
A propósito del personaje entremesi! (la mujer) 
Javier Huerta Calvo 323 

Cervantes en clave poética 
Adrienne Laskier Martín 3 51 

La Epístola a Mateo Vázquez: la Corte en 
la mirada de un cautivo 
Javier Blasco Pascual 3 69 

Escritores hispanoamericanos de viaje hacia el Parnaso 
Teodosio Fernández 399 

Discurso de recepción del 
Premio Internacional "Eulalio F errer" 
Tzvetan Todorov 

DE LOS AUTORES 

ADDENDA GRÁFICA 

419 

425 

XXIV Coloquio Cervantino Internacional 



1 

IH 
i 

"Tan sangrientos pasatiempos". La violencia 
en el teatro de Cervantes 

Lurs GóMEZ CANSEco 

S r NO RÍOS, los espectadores del siglo XVI estarían habituados a 
ver arroyos y aun torrentes de sangre sobre los escenarios tea­

trales. No en vano uno de los más destacados autores del momento, 
Lupercio Leomardo de Argensola, había decretado que, en la tra­
gedia, "todo ha de ser llanto, muertes, guerras, 1 envidias, inclemen­
cias y rigores" .1 Y él mismo, Cristóbal de Virués, Juan de la Cueva 
y algunos otros dramaturgos de la quinta ilustraron sus obras con 
crímenes desaforados y horrores ejemplares, acaso bajo el influjo 
neosenequista que recorría Europa a finales de la centuria.' Cervan­
tes, cuyo teatro se gestó precisamente en ese tiempo, acudió tam­
bién al patetismo como instrumento con el que conmover al público 

Lupercio Leonardo de Argensola, Tragedias, ed. Luigi Giuliani, Universidad de 
Zaragoza, Zaragoza, 2009, P; 8. Este trabajo se enmarca en los proyectos de inves­
tigación MINECO FFI2012. 

2 Cfr. J ean-Louis, Flecniakoska, "L 'horreur morale et 1 'horreur matérielle dans quel­
ques tragédies espagnoles du XVIe siecle", en Les tragédies de Séneque et le théátre de 
la Renaissance, ed. JeanJacquot, CNRS, Paris, 1964, pp. 61-72; Karl Blüher, Séneca 
en España, Gredos, Madrid, 1983, p. 318-330;Jean Canavaggio, "El senequismo de 
la Numancia: hacia un replanteamiento", en Actas del tercer Congreso Internacional de 
la Asociación de Cervantistas, ed. Antonio Bemat Vistarini, Universitat de les llles 
Balears, Palma de Mallorca, 1998, pp. 3-11; y Carmen González Vázquez, "La 
influencia de la dramaturgia latina en el teatro de Cenrantes", Theatralia: Revista de 
Poéúca del Teatro, 5 (2003), pp. 77-88. 

293 



LUIS GóMEZ CANSECO 

y no dudó en poner sobre las tablas situaciones de terrible violencia.' 
Tanto en las tres piezas conservadas de sus inicios dramáticos como 
en las Ocho comedias y ocho entremeses nuevos, nunca •·epresentados, tuvo 
a bien injerir amenazas, gritos de combate, escenas de guerra, due­
los, palos y contiendas, torturas, martirios y hasta asesinatos come­
tidos a la vista del respetable. Pero antes de analizar los diversos 
modos en que plasmó esa violencia física y las funciones dramáticas 
que le reservó, tracemos un pequeño mapa de los regueros que fue 
dejando en sus comedias y tragedias. 

l. El rastro de la sangre 

Tanto La Numancia, como La conquista de Jerusalén por Godofre de Bu­
llón y El trato de Argel, compuestas probablemente entre 1581 y 1586, 
comparten elementos trágicos, un tono buscadamente elevado, el 
protagonismo de una ciudad y la acumulación de situaciones violen­
tas. En La Numancia, como era de esperar en la representación de un 
suicidio colectivo, el patetismo atraviesa toda la obra con amenazas 

3 Acertadamente Margarita Peña se ha referido a La Numancia como "fiesta san­
grienta", acudiendo al marbete deJacques Lafaye. Cfr. Margarita Peña, "La esencia 
de la tragedia. Alegoría, recursos escénicos e infortunio en La destrucci6n de Nu­
mancia de Cervantes", en Hacia la tragedia áurea: lecturas para un nuevo milenio, e d. 
Frederick A. de Armas, Luciano García Lorenw y Enrique García Santo-Tomás, 
Iberoamericana-Vervuert, Madrid-Frankfurt. 2008, pp. 57-80, p. 58. Para el libro 
de Lafaye, Sangrientas fiestas del Renacimiento. La era de Carlos V, Francisco I y Soli­
mán (1500-1557), México, Fondo de Cultura Económica, 2001. Sobre la violencia 
en la narrativa cervantina, véase Adrienne L. Martín, "Humor and violence in Cer­
vantes••, en Anthony]. Cascardi, The Cambridge Companion to Cervantes, Cambridge 
University Press, Cambridge, 2002, pp. 160-185. En general, sobre la violencia en 
el teatro español del Siglo de Oro, véase James Franklin Turk, Violence in Spanish 
GoldenAge Drama, Tesis de Doctorado, University ofMaryland, 1982; Bruce War­
dropper, "El horror en los distintos géneros dramáticos del Siglo de Oro", Criticón, 
23 (1983), pp. 223-240; AA.VV., Del horror a la risa: Ú!s gmeros dramáticos clásicos: 
homenaje a Christiane Fatiu-Lacourt, coord. Ignacio Arellano y Víctor García Ruiz, 
Kassel, Reichenberger, 1994; Antonia Petro del Barrio, La legitimaci6n de la violencia 
en la cumedia española del siglo XVII, Universidad de Salamanca, Salamanca, 2006; y 
La violencia en el mundo hispánico en el Siglo de Oro, coord. Juan Manuel Escudero y 
Victoriano Roncero López, Madrid, Visor, 2010. 

294 

"TAN SANGRIENTOS PASATIEMPOS". LA VIOLENCIA EN EL TEATRO DE CERVANTES 

de numantinos y romanos y avisos de destrucción completa, aunque 
todo ello se intensifique en las dos últimas jornadas, donde las muje­
res piden la muerte para ellas y sus lújos antes que ser abandonadas 
y entregadas al enemigo (vv. 12 72-1401 ). Asolados por el hambre, el 
caudillo Teógenes ordena matar a los prisioneros romanos y repartir 
su carne entre los asediados (vv. 1434-1441). La jornada III se cierra 
con un hijo que pide insistentemente pan a su madre, mientras ésta le 
conduce al fuego donde morirá (vv. 1688-1731). Ya en la cuarta y úl­
tima jornada, Morandro, que aparece "herido y lleno de sangre, con 
una cestilla blanca en el brazo izquierdo con algún poco de bizcocho 
ensangrentado" (1787 acot),< da cuenta de la muerte de Leoncio en el 
intento de robar pan a los romanos y -muy sacramentalmente- ofre­
ce a su amada Lira el pan mojado en su propia sangre para caer luego 
muerto en su brazos. De hambre muere al punto el propio hermano 
de Lira y, ante tanta desgracia, ella pide a un soldado numantino que 
acabe con su vida (vv. 1787 -1967). De inmediato, aparece una alego­
ría de la Guerra para representar su rigurosa fuerza sobre la vida y 
muerte de los personajes (v. 1967 acot). En una sucesión de horrores, 
Teógenes anuncia la decisión de matar a su mujer y a sus tres hijos, 
sale entonces de escena para volver al poco "con dos espadas desnu­
das y ensangrentadas las manos" (v. 2131acot) y anunciar su propia 
muerte (vv. 2060-2175). Cuando por fin los romanos logran entrar 
en la ciudad, Gayo Mario y Jugurta la describen como "de sangre 1 
un rojo lago", donde "cuerpos muertos ocupan plaza y calles" (vv. 
2209-2210 y 2226). Mario cuenta cómo pudo ver a Teógenes que 
se arrojaba a las llamas y hay tiempo incluso para que Viriato, el nu­
mantino vivo, se arroje desde una torre (vv. 2249-2391). 

Como era de esperar en una obra que atiende al asalto y toma 
de una ciudad, varias escenas recrean la violencia de la guerra en La 
conquista de Jerusalén, aunque siempre por medio de gritos y sonidos 
que se especifican en la didascalia, ya sea en el incendio provocado 
en la ciudad (vv. 2231acot-2241), ya en la descripción que hacen de 

4 Miguel de Cervantes, La Numancia, ed. Florencia Sevilla y Antonio Rey Hazas, 
Alianza, Madrid, 1996. 

295 



LUIS GóMEZ CANSECO 

la batalla los personajes de Jerusalén y la Esperanza: "Gritan den­
tro: '¡Así lo quiere Dios! ¡Godofre, Godofre! ¡Francia, Francia!', y 
hacen ruido con trompetas y atambores, y a poco rato luego cesa" 
(2441acot). 5 Más explícitamente, la primera jornada se cierra con los 
enamorados Solinda y Lustaquio camino de la hoguera, condenados 
por la crueldad del rey Aladino. Apenas se ha iniciado la jornada 
segunda y Clorinda apuñala al adivino Marsenio para desenmasca­
rar sus falsas profecías y dejar constancia de su condición de mujer 
guerrera. Ya en la última jornada será Tancredo quien, en combate 
singular, acabe con la vida de Clorinda (v. 2281acot). 

El propio Cervantes quiso presentar la tercera de estas obras 
como "trasunto 1 de la vida de Argel y trato feo" (vv. 2534-2535).6 

Pero ese trato viene a ser referido casi siempre verbalmente, como 
en las frecuentes amenazas de azotes y apaleamientos o en la rela­
ción que hace el mozo de Sebastián de la muerte de un sacerdote de 
Montesa, como represalia por la muerte de un morisco de Sargel 
(vv. 490-686). Hay, no obstante, momentos de intenso patetismo, 
como la venta como esclavos de una familia con "el padre y la madre 
y los dos muchachos y un niño de teta a los pechos" (vv. 871-1034), 
el aprisionamiento de un cautivo que intenta escapar ("sale un mo­
rillo, como que va buscando yerbas, y ve escondido a este segun­
do cristiano, y comienza a dar voces: '¡Nizara, nizara!', a las cuales 
acuden otros moros y cogen al cristiano, y dándole de mojicones se 
entran", v. 2021acot), su presentación ante el rey y su consiguiente 
castigo (vv. 2337acot-2353acot). 

De entre las Ocho comedias publicadas en 1615, las tres corres­
pondientes al ciclo berberisco y mediterráneo -Los baños de Argel, La 
gran sultana doña Catalina de Oviedo y El gallardo español- son las que 
más claramente acuden a una violencia dramática, acaso por compar­
tir con las obras de la primera etapa el cautiverio y la guerra como 
fondo de las tramas. Si entendemos Los baños como un ejercicio de 

5 Miguel de Cervantes, La conquista de Jerusalén por Godofre de Bullón, ed. Héctor 
Brioso, Cátedra, Madrid, 2 009. 

6 Miguel de Cervantes, El trato de Argel, ed. Florencio Sevilla y Antonio Rey Hazas, 
Alianza, Madrid, 1996. 

296 

"TAN SANGRIENTOS PASATIEMPOS". LA VIOLENCIA EN EL TEATRO DE CERVANTES 

reformulación de El trato de Argel, se comprueba de inmediato que 
Cervantes optó por acentuar la violencia, aun cuando la pieza fuera 
catalogada como comedia. De hecho, la obra comienza con el asalto a 
un lugar de la costa esp~~ola por parte de los corsarios berberiscos y 
con don Fernando arro¡andose al mar desde un risco tras el rapto de 
su ama~a Constanz_a (vv. 1-226acot). Se suceden luego episodios de 
cautlveno, apaleamtento ("Sale un cristiano cautivo, que viene hu­
yendo del guardián, que viene tras él dándole de palos" v. 2 79acot)7 o 
desorej~ento ("Sale el gu_ardián bají y un moro llamado Carahoja, 
y un cnstlano atadas las ore¡as con un paño sangriento, como que las 
trae cortadas" v. 515acot). No contento con ello, Hazén apuñala al 
renegado Yzuf, por lo que se le condena a ser empalado (vv. 806-813 
y 990-991 ). Osorio, por su parte, relata la muerte de un sacerdote en 
la t?rtura (vv. 2076-2085), mientras, tras la llegada de un cristiano 
hendo, se refiere por dos veces la crueldad arbitraria que los jení­
zaros usan pa:a con los cautivos (vv. 2253acot-2276 y 2337-2344). 
Otras dos accwnes se desarrollan en paralelo entre los dos últimos 
act?s y coinciden en ejercer la_ violencia sobre la infancia. La primera 
es~a protagoruzada por el sacnstán cautivo, que se propone raptar un 
runo hebreo, logrando al cabo que los propios judíos paguen su res­
cate para verse libres de él (vv. 1722-1726, 2515-2523 y 2824-2839). 
Al hdo, Francisquito anuncia su futuro martirio a su hermano Jua­
nico: "he de ser un nuevo Justo 1 y tú otro nuevo Pastor" (vv. 1883-
1884); y, en efecto, un cautivo cristiano asegura que lo ha visto atado 
"a una ~oluna, 1 hec~o r:trato de Cristo, 1 de la cabeza a los pies 1 
en su rrusma sangre tinto (vv. 2373-2376). Más adelante se muestra 
su suplicio y, finalmente, su padre aparece en escena con sus huesos. 

Por su propia condición de comedia, por su ubicación exótica en 
Constantinopla y por la distancia misma con el cautiverio de su au­
tor, a pesar de ser una pieza de cautivos, la violencia en La gran sul­
tana se queda stmplemente en amagos de suicidio, tortura o muerte, 
de las cuales acaso la más visible sea la de Amura tes cuando descubre 

7 Migue! de Cervantes, ~os baños de Argel. El rufián dichoso, ed. Florencia Sevilla y 
Antomo Rey Hazas, Ahanza, Madrid, 1998. 

297 



LUIS GóMEZ CANSECO 

que Lamberto es un hombre escondido en su serrallo: "Sale el Gran 
Turco, y trae asido del cuello a Lamberto, con una daga desenvai­
nada" (v. 2712acot). Como era de esperar, todo acaba en nada.8 No 
ocurre así en El gallardo español, donde los combates y las muertes 
recorren la obra. Ya en la jornada 1 el capitán Guzmán riñe con el 
alférez Robledo (vv. 1059-1075), mientras que en la segunda tiene 
lugar el ataque a un aduar árabe, durante el cual Bruitrago da muer­
te a Nacor (vv. 1711acot-1718). Todavía el propio Buitrago habrá 
de vérselas con don Fernando y Margarita, que, vestida de hombre, 
luchará con "el capitán Guzmán y de otros tres soldados" (vv. 1742-
1864).9 En la jornada liT tiene lugar el asalto a Mazalquivir, cuya 
representación dispone Cervantes en la didascalia: "T ócase arma; 
salen a la muralla el Conde y Guzmán, y, al teatro, Azán, el Cuco y 
Alábez" (v. 2607 acot), "Salen al teatro Azán, el Cuco, el Alábez, Don 
Fernando y otros moros con escalas" (v. 2751acot). Durante el asal­
to, don Fernando va dejando un considerable número de muertos y 
heridos, entre los que se encuentran el rey del Cuco y Alimuzel (vv. 
2763acot y 2813acot). 

Las dos comedias de asunto caballeresco incluidas entre las Ocho 
reservan a la violencia un papel menos destacado. En el Laberinto 
de amor, apenas Julia y Parcia parecen llegar a las manos animadas 
por una disputa entre Manfredo y Anastasia (vv. 1408-1439), más 
adelante Porcia golpea en la mano al estudiante Tácito que intenta 
robarle (vv. 1700-1708) y Manfredo prueba sus armas con el hués­
ped de la posada (vv. 2 592acot-2634). Solo al final de la obra, cuando 
llega el momento de juicio de Dios, entra en escena Porcia acompa­
ñada del verdugo y presta a la muerte (v. 2793acot). Un continuado 
combate entre Reinaldos y Roldán, interrumpido por diversos ava­
tares, atraviesa La casa de los celos y selvas de Ardenia (vv. vv. 730-826, 
2606-2631 ó 2679acot-2687). La tensión violenta aumenta cuando 

8 Miguel de Cervantes, La gran sultana doña Catalina de OvietW, ed. Luis Gómez Can­
seco, Biblioteca Nueva, Madrid, 2010. 

9 Miguel de Cervantes, El gallardo español. La casa de los celos, ed. Florencia Sevilla y 
Antonio Rey Hazas, Alianza, Madrid, 1997. Más adelante Buitrago alardeará cómi­
camente de esa muerte (vv. 1924-1929). 

298 

"TAN SANGRIENTOS PASATIEMPOS". LA VIOLENCIA EN EL TEATRO DE CERVANTES 

entra la Desesperación en escena "con una soga a la garganta y una 
daga desenvainada en la mano" (v. l312acot), pues, en efecto, Rei­
naldos intenta suicidarse en la jornada siguiente, aunque lo detie­
ne Malgesí (vv. 2092-2130acot). Inmediatamente antes, dos sátiros 
".traen a Angélica como arrastrando,. con un cordel a la garganta" 
sm que Remaldos haya podido Impedirlo (v. 2037acot). También ve­
mos al pastor Corinto intentando ahogar a Rústico (vv. 1900-1915) 
y huyendo luego de Reinaldos tras haberse burlado de él y haberse 
ofrwdo a ayudar Angélica (2017-2022acot y 2574-2585). 

Por su parte, las comedias de asunto apicarado inclinan su uso 
de la violencia hacia lo cómico. Es lo que ocurre en la primera par­
te de El rufián dichoso, que narra la vida hampesca del futuro santo 
y donde este se presenta como un valentón de pega, por más que 
asegure ser "cofrade de sangre" en el hampa sevillana (vv. 15-16), 
que amenace con saquear una pastelería (vv. 651-677) o que se se­
ñale entre sus actividades la de "cortar la cara" (v. 798). Hasta el 
rDJ_Uance que canta Lagartija y en el que un toro deja al jaque Re­
guilete "muerto y mohíno, 1 bañado en su sangre misma" insiste en 
ese mecanismo (vv. 224-225). En la segunda parte, cuando la obra 
deviene en comedia de santos, la violencia adquiere una dimensión 
metafórica, encarnada en los demonios con los que el santo lucha 
(vv. 2427acot-2479). Lo mismo ocurre al final de la obra, cuando, 
tras haber contraído la lepra para salvar el alma de doña Ana de Tre­
viño, fray Cristóbal de la Cruz muere entre terribles dolores para 
que de inmediato fray Antonio aparezca con "un lienzo man~hado 
de sangre" (v. 2739acot). En Pedro de Urdemalas, el asunto resulta aún 
más limitado, pues apenas alcanza a los recuerdos de Pedro como 
"hijo de la piedra", "con dieta y awtes, 1 que siempre sobran allí" 
(vv. 600-609), 10 a la arremetida de Pascual contra el sacristán, al que 
ase del C~J_ello enfurecido por los celos de Benita (vv. 815-824) y a la 
descnpcwn de los tormentos del infierno que Pedro despliega para 
engañar a una viuda (vv. 2132-2146 y 2217-2231). En La entrete-

1 O Migue_l de Cervantes, ~a entretenida. Pedro de Urdemalas, ed. Florencio Sevilla y 
Antomo Rey Hazas, A11anza, Madrid, 1998. 

299 



Luis GóMEZ CANSEco 

nida, son los criados Cristina, Ocaña, Quiñones y Muñoz quienes 
protagonizan todas las escenas de violencia, muy cerca de los mo­
delos dramáticos del siglo anterior o incluso de los esquemas pro­
pios de la commedia dell'arte. Ya en la jornada I, Quiñones amenaza 
con abofetear a Cristina (vv. 771-773), mientras que, en la segunda, 
Muñoz manifiesta el miedo a los castigos físicos que le esperan si 
se descubren sus trazas (vv. 1412-1425). Un poco más allá, Cristina 
incita a Torrente para que dé "media docena de palos" a Ocaña y 
aquel amenaza con cortarle la lengua (vv. 1729-1739). Comenzada 
la tercera jornada, Torrente y Ocaña comparecen "cada uno con un 
garrote debajo del brazo" y dispuestos a hacer buenas las amena­
zas (vv. 2084acot-2114), aunque luego todo venga a quedar en nada, 
hasta que, durante la preparación de una representación para entre­
tener a sus señores, inicien una disputa sobre quién ha de bailar con 
Cristina. Ocaña parece entonces romper las narices a Torrente, que 
responde atravesándole con espada. Todos lo dan por próximo a la 
muerte, cuando acuden un alguacil y un corchete dispuestos a llevar 
a la cárcel al asesino. Al final, pone en pie que todo era fingido y 
parte de un ardid trazado por ambos criados (vv. 2384-2482). 

El papel de la violencia en los ocho entremeses es notablemen­
te menor. Así, en El rufián viudo Repulida y Juan Claros parece 
que van a llegar a las manos, aunque todo queda en palabras (vv. 
195-207); en La elección de los akaldes de Daganzo, el bachiller Pes­
uña y Jarrete se disponen a mantear al sacristán (v. 327-349); y en 
La ífUilrda cuidadosa, sotasacristán Pasillas entra en escena para en­
frentarse al soldado "armado con un tapador de tinaja y una espada 
muy mohosa; viene con él otro sacristán, con un morrión y una vara 
o palo, atado a él un rabo de zorra". 11 Es únicamente en El retablo 
de las maravillas donde la rabia se materializa en golpes y donde el 
furrier "mete mano a la espada y acuchíllase con todos; y el alcalde 
aporrea al Rabellejo" .12 

11 Miguel de Cervantes, Entremeses, ed. Florencia Sevilla y Antonio Rey Hazas, Alian­
za, Madrid, 1998, p. 62. 

12 !bid., p. 101. 

300 

"TAN SANGRIENTOS PASATIEMPOS". LA VIOLENCIA EN EL TEATRO DE CERVANTES 

2. Formas y razones de la violencia en Ceroantes 

S! estas son las huellas que la violencia dejó en las tragedias, come­
dtas y en~emeses de Miguel de Cervantes, los mecanismos con que 
la plas~o en escena fueron tres: la alegoría, el discurso y la repre­
sentacwn. La pnmera forma es, sin duda, la más intelectualizada 
y ajena a la truculencia del asunto. Así, en La Numancia, toda la 
violencia que sostiene la trama y que se justifica en el futuro triunfo 
del imperio español, se materializa en la alegoría de la Guerra, a 
la que acompañan el Hambre y la Enfermedad. La iconografía de 
las tres figuras está perfectamente definida en la acotación por las 
máscaras y los atributos con que se adornan. La Guerra se presenta 
como "u~a mujer armada, con un escudo en el brazo izquierdo y 
una lancilla en la mano, que significa la Guerra"; la Enfermedad 
trae "una máscara amarilla" y viene con "una muleta y rodeada de 
paños la cabeza"; por último, el Hambre sale también con "máscara 
amarilla o descolorida" y vestida de "bocací amarillo" (v. 1967 acot). 
Téngase en cuenta que el amarillo, según la simbología de los co­
lores extendida en la época era símbolo de la desesperación, n que, 
a su vez, era sinónimo de suicidio, en referencia aquí al destino de 
los numantinos.l4 Algo similar sucede en La conquista de Jerusalén, 

13 Así lo atestiguaba Gutierre de Cecina en su famoso soneto "Es lo blanco castísima 
pureza" cuando afirma: "lo amarillo 1 es desesperación" (Sonetos y madrigales crnnple­
tos, ed. Begoña López Bueno, Madrid, Cátedra,1990, pág. 207) o Juan de Horozco 
y Covarrubias al anotar: "Lo amarillo es contrario a la esperanza" (Emblemas mora­
ler,Juan de la Cuesta, Segovia, 1589, f. 101r). 

14 Esta muerte voluntaria se convierte en respuesta contra los romanos y apunta, más 
a~lá, hacia la España futura. Así lo entendió Paul Lewis-Smith, "Cervantes' Numan­
cta as Tragedy and as Tragicomedy", Bulletin of Hispanic Studies, 64.1 (1987), pp. 
15-26, p. 24: "Through the figure ofGuerra, leader ofa group ofallegorical cha­
racters whose other members, Enfermedad and Hambre, evoke the community's 
fin~l suffer~ng, he re~ds the audience that the tables are rumed in the history 
of mternatwnal confl1~. following the Numantians' deaths, the Romans being 
overw~elmed and the rmhtary supremacywhich they once possessed finally passing 
to Spam". Sobre la guerra en la obra, véase Heinz-Peter Endress, "La guerra como 
situación, motivo y tema central en La Numancia", Theatralia: Revista de Poética del 
Teatro, 5 (2003), pp. 283-292. 

301 



LUIS GóMEZ CANSECO 

pues, cuando está a punto de finalizar, concurren las figuras alegó­
ricas de la propia ciudad de Jerusalén, como una anciana con cade­
nas, el Trabajo, como un anciano con un yugo sobre los hombros, 
el Contento, la Esperanza y la Libertad para detenerse a describir 
el asedio: 

jERUSALÉN 

EsPERANZA 

TRABAJO 

¡Las escalas arriman ya a mi cerca! 
¡Los cristianos ya embisten la muralla' 
Las máquinas ya llegan, ya están cerca! 
¡Oh, qué terrible encuentro, oh qué batalla 

Torna a sonar la gritería. 
en el muro y las máquinas se empieza! 
¡Qué voces, qué romper de dura malla! 

Dan voces y dicen: "¡Traigan aquí 
esa escala, disparen otra vez ese trabuco, 
aquí soldados, agua a las máquinas, 
arriba soldados, que así lo quiere Dios!" 

Enrique de Volterra llegó junto 
a las almenas y al perder la vida. 
Reimundo también queda allí difunto, 
que ya van los cristianos de vencida. 

(vv. 2449-2470) 

En La casa de los celos aparece la Desesperación con una soga y una 
daga anunciando el suicidio frustrado de Reinaldos. Por su parte, 
fray Cristóbal de la Cruz mantiene un combate espiritual en El ru­
fián dichoso con el demonio Saquiel, que se materializa en escena 
"vestido de oso" (v. 2427acot), aunque a la postre huya bramando 
ante el santo que renueva su condición de jaque, aunque ahora a 
lo divino: "Vuelve, que te desafío 1 a ti y al infierno todo, 1 hecho 
valentón al modo 1 que plugo al gran Padre mío" (vv. 2476-2479). 

Para la plasmación de la mayor parte de esas situaciones vio­
lentas, Cervantes optó por el discurso verbal, que podía graduar 
en función de sus intereses dramáticos y que, al tiempo, aliviaba de 
la contemplación directa del horror, fiel a la intención moral que 

302 

"TAN SANGRIENTOS PASATIEMPOS". LA VIOLENCIA EN EL TEATRO DE CERVANTES 

guió buena parte de su obra. 15 En algunos casos se trata de anuncios . . ' 
premomcwnes o amenazas; en otros, de la narración de hechos ya 
aca_ecidos. Así, si en La Numancia, mientras las mujeres numantinas 
sohcttan la muerte a sus maridos o Teógenes ordena comerse a los 
prisioneros romanos, el Hambre primero y luego Gayo Mario y Ju­
gurta descnben el espantoso paisaje final de la tragedia: 

H-v.-tBRE No hay plaza, no hay rincón, no hay calle 
[o casa, 

que de sangre y de muertos no esté llena; 
el hierro mata, el duro fuego abrasa, 
y el rigor ferocísimo condena. 

(vv. 1990-1993) 

Tanto en El trato de Argel como en Los baños de Argel se acude con 
frecuencia a este modo para representar la violencia. Así, en El trato, 
Sebastián da cuenta de la muerte de un sacerdote, mientras que en 
Los baños es Osorio quien relata otro suplicio similar y Zahara quien 
refiere el empalamiento de Hazén, sustrayéndolos así a la vista del 
espectador: "Vile morir tan contento, 1 que creo que no murió" (vv. 
990-991). Algo parecido ocurre con el martirio que había anunciado 
Francisquito para sí mismo y del que un cautivo cristiano hace una 
primera relación. En obras como La uran sultana Laberinto de amor ,.. , ' 
El rufián dichoso, Pedro de Urdmtalas, La entretenida o los Entrmteses 
casi t~d? se limita al anuncio de palos, bofetones, castigos, muertes 
o smctdws, que luego apenas se llegan a materializarse. 

Cuando, muy excepcionalmente, quiso Cervantes poner la vio­
lencia misma ante los ojos del espectador, lo hizo de dos modos 
bie~ diversos: el primero más atenuado, por medio de indicios que 
htcteran sospechar de unos hechos brutales a los que no se asiste; 
el segundo, haciendo que esos actos se representaran sobre las ta-

15 Sobre esa sustitución de la acción dramática por el discurso, al menos en La Nu­
mancia, véase Emilie Bergman, "The Epic Vision of Cervantes's Numancia"', Thea­
tre Journa/36.1 (1984), pp. 85-96, p. 91. 

303 



LUIS GóMEZ CANSECO 

bias. Entre los indicios, los más comunes fueron para Cervantes los 
sonidos, como bien ha destacado María de la Trinidad lbarz: "En 
las obras de Cervantes nos encontramos entre vocería de moros; 
suspiros y gemidos de quienes yacen medio muertos; sentidas ple­
garias rogando la intercesión de la Virgen María". 16 Valgan, para 
confirmarlo, los ejemplos de La conquista de Jerusalén: "Entran den­
tro y queman algún ramo seco que haga llama por un rato, y luego 
tóquese alarma con gran fuerza de dentro. Sale Godofre, Boemun­
do, Charles y Fabricio y Reimundo y todos los demás que pudie­
ren, unos desnudos y otros mal armados, todos diciendo: '¡Aprie­
sa, alarma, alarma!"' (v. 2231acot) o del asalto a Mazalquivir en El 
gallardo español: "Éntranse, y suenan chirimías y cajas" y "Suena 
mucha vocería de '¡Li, Ji, Ji!' y a tambores" (vv. 2429acoty 2619acot). 
Se encuentra, por otra parte, objetos presentados en escena y que 
actúan como metonimia de una violencia ya ocurrida, que se pre­
fiere obviar. Es el caso de las espadas ensangrentadas que anuncian 
la muerte de la familia de Teógenes: 

TEÓGENES 

Vase y sale TEóGENES cm tÚ!s espadas desnutÚJs, 
y ensangrentadas las manos, y como SER VIO le 
ve venir; húyese y éntrase dentro. 
Sangre de mis entrañas derramada, 
pues sois aquella de los hijos míos; 
mano contra ti mesma acelerada, 
llena de honrosos y crueles bríos ... 

(vv. 2!3lacot-2!3 5) 

o la de Clorinda a manos de Tancredo en La conquista de Jerusalén: 

TANCREDO 

Vanse totÚ!s, y dentro suenan golpes de espadas, 
como que se combaten, y dice TANCREDO a voces: 
Tu vida acabar[ é] con tu denuedo 
al filo desta espada, moro fuerte. 

16 María de la Trinidad Ibarz Ferré, "Los sonidos de la guerra en las obras de Miguel 

de Cervantes", Anuario de Estudios Cervantinos, IX (2013), pp. 117-134, p. 118. 

304 

"TAN SANGRIENTOS PASATIEMPOS". LA VIOLENCIA EN EL TEATRO DE CERVANTES 

CLORINDA 

TAl'iCREDO 

CLORINDA 

TAN CREDO 

Combate y calla. Guarda tú tu vida 
que bien tienes de qué, si acaso es éste 
el braw que mi espada regir suele. 
¡Rindete, acaba ya! 
Primero el alma 
saldrá deste mi pecho que el esfuerw 
que en él, con valeroso intento, encierro. 
Pues desa pertinacia toma el pago. 
Suena un gran golpe dentro, y sale luego 
CwRINDA con la espada rota y muy desmayada, 
y sale tras ella TANCREDO con la espada sangrienta. 
Venciste, fuerte cristiano[ ... ] 

(vv. 2272acot-2282) 

Tras el martirio del niño en Los baños de Argel, un lienzo se convier­
te en símbolo visible de su muerte: "Sale el padre con un paño blan­
co ensangrentado, como que lleva en él los huesos de Francisquito" 
(v. 3007 acot); y el mismo objeto sirve para anunciar el tránsito de 
fray Cristóbal de la Cruz en El rufián dichoso: "Sale fray Antonio 
llorando, y trae un lienzo manchado de sangre" (v. 2739acot). Siem­
pre atento a la elusión de la violencia prescindible, Cervantes en­
contró soluciones escénicas que impedían al espectador contemplar 
la muerte de los personajes. Es lo que ocurre como al final de La 
Numancia, cuando Variato se arroja desde una torre sin que llegue 
a verse su caída, o con los muertos que don Fernando va dejando en 
el combate, que, aun cuando fueran alcanzados en escena, se indica 
que habían de caer en el vestuario: "Embisten; anda la grita. Lleva 
Muzel una escala; sube por ella, y otro moro por otra; desciende 
al moro Buitrago, y don Fernando ase a Muzel y dernbale; pelea 
con otros, y mátalos. Todos han de caer dentro del vestuario" (v. 
2763acot). 

Los gestos de violencia que Cervantes representó con más fre­
cuencia sobre las tablas fueron combates y pendencias de diversa 
índole: las luchas militares de El gallardo español, los enfrentamientos 
caballerescos en La casa de los celos o las peloteras villanescas de Pedro 
de Urdemalas, La entretenida o el Retablo de las maravillas. Una segun-

305 



LUTS GóMEZ CANSECQ 

da exhibición de violencia visible corresponde a torturas y martirios, 
ya sean los que Angélica sufre a manos de dos sátiros en La casa de 
los celos, el apaleamiento de un cautivo cristiano en El trato de Argel: 
"Átanle con cuatro cordeles de pies y de manos, y tiran cada uno de 
su parte, y dos le están dando; y, de cuando en cuando, el cristiano 
se encomienda a Nuestra Señora, y el rey se enoja y dice en turques­
co, con cólera: "Laguedi denicara, bacinaf; ¡a la testa, a la testa!" (v. 
2353acot), las tundas y desorejamientos de Los baños o la exhibición 
del suplicio de Francisquito: 

FRANCISQUITO 

PADRE 

Córrese una cortina; descúbrese FRANCISQUJTO, 

atado a una coluna en la forma que 
pueda mover a más piedad. 
¿No me quieran desatar, 
para que pueda, siquiera, 
como es costumbre espirar? 
No, que de aquesa manera 
más a Cristo has de imitar. 

(vv. 2 5 54acot-25 59) 

Junto a la muerte del niño, Cervantes sólo puso cuatro muertes vio­
lentas más a vista de los espectadores y siempre con una función se­
ñalada en la construcción de sus acciones dramáticas. En un momen­
to dramáticamente decisivo de La Numancia, Morandro, antes de 
morir, ofrece a Lira un poco bizcocho robado a los romanos mojado 
en su propia sangre y muere. De inmediato, es el hermano pequeño 
de Lira el que muere en escena por causa del hambre, ejemplificando 
así el sacrificio personal y colectivo de los numantinos, que, corno 
ha escrito Francisco Vivar, "convierten sus actos en un espectáculo 
público" Y No sólo eso; la acción adquiere de ese modo una dimen­
sión sagrada y ritual, que encaja a la perfección en la trascendencia 
histórica que Cervantes pretendió otorgar a su tragedia. En La con-

17 Francisco Vivar, "El ideal pro patria mori en La Numancia de Cervantes,, Cervan­

tes: Bulletin ofthe Cervantes Society of America, 20.2 (2000), pp. 7-30, p. 21. 

306 

"TAN SANGRIENTOS PASATIE,.,_tPOS". LA VIOLENCIA EN EL TEATRO DE CERVAI'\TES 

quista de Jerusalén, Clorinda apuñala al adivino Marsenio para de­
mostrar ante Aladino la falsedad de sus premoniciones: 

MARSENIO 

CLORINDA 

MARSENIO 

CLORINDA 

MARSENIO 

Feliz reposo me asegura el cielo, 
larga, dichosa y descansada vida; 
de repentina muerte no recelo, 
de cautiverio o enfermedad mecida. 
¿Si pruebo que mientes? 
Bueno. 
Ansí, velo 
de tal modo que venga a ser creída. 

Dale de pu1laladas. 
Llegue a m corazón la daga mía, 
que mentirosa hará tu astrología. 
¡Oh, Clorinda, más fuerte que los signos, 
furiosa ejecutoria de los hados' 

(vv. 778-787) 

Para desvelar su condición secreta de cristiano y buscar la salvación 
eterna, Hazén apuñala al renegado Y zuf en Los baños de Argel: 

YsUF 
liAzÉN 

YsUF 

HAZÉN 

Sin duda que eres cristiano. 
Bien dices; y aquesta mano 
confirmará lo que has dicho 
poniendo eterno entredicho. 
a m proceder tirano. 

Da llAZÉN de pu11aladas a Yzw·: 
¡Ay, que me ha muerto! ¡Mahoma, 
desde luego la venganza, 
como es tu costumbre, toma! 
¡Tu llevas buena esperanza 
a los lagos de Sodoma1 

(vv. 807 -816) 

La última muerte es la del traidor Nacor, al que el soldado Buitrago 
atraviesa durante el ataque al aduar de Arlaja: 

307 



BUITRAGO 

NACOR 

BurrRAGO 

NACOR 

BUITRAGO 

LUIS GóMEZ CANSECO 

Suena dentro: "¡Arma, arma! ¡Santiago! ¡Cierra, 
cierra España, España!" Salga al teatro Nacor 
abrazado con Arlaja y, a su encuentro, Buitrago. 
¡Tente, perro cargado! ¡Tente, galgo! 
Amigo soy, señor. 
¡No es este tiempo 
para estas amistades! ¡Tente, perro! 
¡Muerto soy, por Alá' 
¡Por San Benito, 
que he pasado aNacor de parte a parte! 

(vv. 1711acot-1718) 

Vistos los modos de presentación de la violencia física en escena, 
acudamos ahora a las funciones que quiso Cervantes reservarle en 
la construcción de su teatro, y que podemos dividir entre aquellas 
propias de la arquitectura dramática y aquellas que atienden a la for­
mulación de un mensaje ideológico, aunque inserto -claro está- en la 
propia construcción de la obra. Las primeras vienen condicionadas, 
en buena medida, por el género, y por ello nos encontramos con 
una violencia que utiliza en situaciones trágicas y otra que le sirve 
para acentuar determinados elementos de la comicidad. A ~sa vio­
lencia trágica se acude para obtener dos fines complementanos: por 
un lado, la admiratio, en la que se suman el horror y la fascinación 
que éste causa, y, por otro, la catarsis. A ese asombro buscado -y con 
frecuencia repentino para el espectador- corresponden las muertes 
representadas sobre las tablas, la plasmac~ón d~ la guerra y el heroís­
mo en piezas como El gallardo español o SituaciOnes de La Numanaa, 
como la escena en la que Morandro ofrece bizcocho empapado en la 
propia sangre a su amada Lira o la propuesta de Teógenes de comer­
se a los prisioneros romanos para paliar un hambre ya irrefrenable: 

308 

Y, para entretener por alguna hora 
la hambre, que ya roe nuestros huesos, 
haréis descuartizar luego a la hora 
esos tristes romanos que están presos, 
y, sin del chico al grande hacer mejora, 

"TAN SANGRIENTOS PASATIEMPOS", LA VIOLENCIA EN EL TEATRO DE CERVANTES 

repártanse entre todos; que con esos 
será nuestra cotnida celebrada 
por estraña, cruel, necesitada. 

(vv. 1434-1441)18 

La catarsis -entendida, conforme a la Poética aristotélica (fr. 1449b), 
como una suma de "piedad y temor" - 19 fue un efecto expresamente 
buscado por Cervantes en sus obras de carácter más trágico, ya fue­
ra con el suicidio final del joven Viriato en La Numancia; ya con la 
muerte de Clorinda, que se convierte al cristianismo instantes antes 
de morir; ya con el maltrato o la muerte de niños, como ocurre en 
Los baños de Argel, donde, para mostrar la muerte de Francisquito, 
apunta directamente al efecto sobre los sentimientos del espectador: 
"Córrese una cortina; descúbrese Francisquito, atado a una coluna 
en la forma que pueda mover a más piedad" (v. 2554acot). La esceni­
ficación de la violencia, junto con el deleite producido por la acción, 
contribuiría así a la conmoción de un público mejor predispuesto a 
recibir una doctrina a la que luego nos referiremos. 

Pero la violencia también tiene una función cómica en el teatro 
cervantino. Unas veces se sirvió de ella para intensificar los rasgos 
festivos de ciertos personajes -al modo de la commedia dell'arte-, 
tales como Corinto e incluso Reinaldos, Roldán y sus exageradas 

18 Cfr. Frederick A. de Armas, "Achilles and Odysseus: An Epic Contest in Cervantes 
La Numancia", en Estudios sobre Ceroantes en la víspera de su centenario, Reichenber­
ger, Kassel, 1994, pp. 357-370, pp. 366-367. 

19 Aristóteles, Arte poética, en Artes poéticas, trad. Aníbal González, T aurus, Madrid, 
1987, pp. 55 y 103. Sobre las conexiones de la dramaturgia cervantina con el teatro 
clásico, véase Francisco Ruiz Ramón, "Cervantes dramaturgo: las 'figuras morales' 
en La Numancia", en El teatro en tiempos de Felipe II. Actas de las XXI Jll17llldas de Tea­
tro Clásico, Almagro, 7, 8 y 9 de julio de 1998, ed. Felipe Pedraza y Rafael González­
Cañal, Universidad de Castilla-La Mancha, Almagro, 1999, pp. 51-64, pp. 60-61; 
Carmen González Vázquez, "La influencia de la dramanugia latina en el teatro de 
Cervantes", Theatralia: Rroista de Poética del Teatro, 5 (2003), pp. 77-88; o Benjanún 
Torrico, "De sitios y sitiados: El subgénero bélico como nueva tragedia", en Hacia 
la tragedia áurea: lecturas para un nuevo milenio, ed. Frederick A. de Annas, Lu­
ciano Garcia Lorenro y Enrique García Santo-Tomás, Iberoamericana-Vervuert, 
Madrid-Frankfurt, 2008, pp. 277-285, p. 281. 

309 



LUIS GóMEZ CANSECO 

disputas en La casa de los celos o como el bufonesco y pendenciero 
Buitrago en El gallardo español, quien, tras haber ensartado a Nacor, 
se excusa diciendo: "Pasele, por la fe de caballero, 1 por entrambas 
ijadas, ignorando 1 que fuese el que el aviso dio primero; 1 y, si no lo 
estorbara don Fernando, 1 diera con más de dos patas arriba, 1 que 
con él se me fueron escapando" (vv. 1924-1929). En otras ocasiones, 
acentúa el carácter entremesi! de la acción. Así ocurre, claro está, 
con el apaleamiento final de El retablo de las maravillas o con la jor­
nada III de La entretenida y todos los enfrentamientos burlescos de 
Ocaña y Torrente: 

ToRRENTE 

ÜCAÑA 

ToRRENTE 

¿Es daga aquese garrote, 
señor Ocaña? 
Es un palo 
que por martas lo señalo 
para ablandar un cogote. 
¿Y es puñal aquese vuestro? 
Es una penca verdnga 
que las espaldas arruga 
del maldiciente más diestro. 

(vv. 2084acot-2114)20 

En esas mismas obras, la violencia viene a contribuir al funciona­
miento de una de las estrategias dramáticas más queridas para Cer­
vantes, como fue el teatro dentro del teatro. El moro Cauralí, per­
sonaje de Los baños de Argel, confunde la realidad y la ficción, cuando 
ve al sacristán mandarle requiebros desde el escenario en el que se 
representa una égloga pastoril. En La entretenida, el conflicto entre 
ambos criados se traslada al entremés final que representan ante sus 
amos y a la supuesta muerte de Ocaña, que todos dan por verdade­
ra.21 Incluso la aparición de un alguacil y un corchete como repre-

20 Cfr. Stanislav Zimic, El teatro de Cervantes, Castalia, Madrid, 1992, p. 235. 
21 Cfr. Jean Canavaggio, Cervantes dramaturgue. Un théíitre it naitre, Presses Universi­

taires de France, Paris, 1977, p. 372 y Stanislav Zimic, op. cit., 1992, p. 252. 

310 

"TAN SANGRIENTOS PASATIEMPOS". LA VIOLENCIA EN EL TEATRO DE CERVANTES 

sentantes de una realidad ajena al mundo cerrado de amos y criados 
tiene un papel paralelo al del furrier que interrumpe la acción en El 
retablo y que termina a palos con los espectadores reunidos en casa 
de Juan Castrado: 

FURRIER 

BENTIO 

FURRIER 

CmRINOS 

CHANFALLA 

Canalla barretina: si otra vez me dicen 
que soy dellos, no les dejaré hueso sano. 
Nunca los confesos ni bastardos fueron 
valientes; y por eso no podemos dejar de decir: 
¡dellos es, dellos es! 
¡Cuerpo de Dios con los villanos! ¡Esperad! 

Mete mano a la espada y acuchíllase 
con totks; y el ALCALDE aporrea al 
RABELLFJO; y /a CHERRINOS descuelga 
la manta y dice: 

El diablo ha sido la trompeta y la venida 
de los hombres de armas; parece que 
los llamaron con campanilla. 
El suceso ha sido extraordinario; 
la virtud del retablo se queda en su punto, 
y mañana lo podemos mostrar al pueblo; 
y nosotros mismos podemos cantar el triunfo 
desta batalla, diciendo: 
¡vivan Chirinos y Chanfalla! 22 

Además de esas funciones intrínsecas al género, Cervantes acudió 
a la violencia en escena con otras intenciones que sobrepasaban lo 
meramente literario. Hay, para empezar, una voluntad propagan­
dística vinculada a la corona y a la causa cristiana, que se plasma en 
obras como La Numancia, donde el sacrificio de los numantinos se 
convierte en origen del imperio español;" El gallardo español y su 

22 .Miguel de Cervantes, Entremeses, ed. cit., p. 101. 
23 William M. \Vhitby, "The Sacrifice Theme in Cervantes' Numancia", Hispania, 45 

(1962), pp. 205-210. 

311 



Lurs GóMEZ CANSECo 

exaltación del heroísmo en la nobleza hispánica; o El trato de Argel, 
donde Sebastián contrasta la condena a la hoguera de un morisco 
renegado por parte de la Inquisición --<¡ue se presenta como justa y 
razonable-24 con la cruel muerte en venganza de un sacerdote va­
lenciano: 

SAYAVEDRA 

SEBASTIÁN 

Mide por otro nivel 
tu llanto, que no hay paciencia 
que las muertes de Valencia 
se venguen acá en Argel. 
Muéstrase allá la justicia 
en castigar la maldad; 
muestra acá la crueldad 
cuánto puede la injusticia. 
En tan amarga querella, 
¿quién detendrá los gemidos? 
Ellos con culpa punidos; 
nosotros, muertos sin ella. (vv. 695 -706) 

Esa autoafirmación nacional va unida a un propósito de denuncia 
sobre la situación de los cautivos en Argel. Por ello se insiste una y 
otra vez en el carácter directo y documental de los testimonios, ya 
sea desde la didascalia: "es cuento verdadero, que yo lo vi" (El gallar­
do español, v. 628acot), ya desde los mismos títulos: "Comedia llamada 
Trato de Argel, hecha por Miguel de Cervantes, qu'estuvo cautivo en 
él siete años". Cervantes se sirve de estas comedias para representar 
la terrible realidad del cautiverio y la desesperación de aquellos es­
pañoles sometidos, entre los que él mismo se contó. No es mucho, 
por ello, que don Fernando asegure en Los baños de Argel "que siem­
pre en tragedia acaban 1 las comedias de cautivos" (vv. 2395-2396).25 

Esa terrible información se acompaña de una propuesta política 

24 " ... y, como se le probaron 1 tantas maldades y errores, 1 los justos inquisidores 1 al 
fuego le condenaron" (vv. 515-518). 

25 Respecto a ese vínculo personal de cautiverio y teatro, véase Satnislav Zimic, op. cit, 
pp. 55-56 y 143 y Margarita Peña, art. cit., p. 62. 

312 

-.. -

"TAN SANGRIENTOS PASATIEMPOS". LA VIOLENCIA EN EL TEATRO DE CERVANTES 

de intervención militar en Argel para acabar con el problema, que 
coincide con lo dicho al final de la Epístola a Mateo Vázquez y que se 
mantiene no sólo en El trato de Argel, en cuya jornada 1 se repite casi 
a la letra buena parte del poema remitido al secretario de Felipe II, 
sino en Los baños o en El gallardo español. 26 

3. Límites de la violencia cervantina 

La actividad teatral de Cervantes abarcó un período lo suficiente­
mente largo como para asistir a la enorme transformación que ocu­
rrió en la dramaturgia española entre los reinados de Felipe 11 y su 
heredero. Si a principios de la década de los ochenta, al poco de 
salir de Argel, lo vemos componiendo tragedias como El trato o La 
Numancia, sus Ocho comedias no vieron la luz hasta 1615, casi treinta 
y cinco años en los que intentos teatrales del XVI se verán desbor­
dados por Lope y la invención de la comedia nueva. Si nos atenemos 
a sus propias palabras, Cervantes, que asistió como testigo y prota­
gonista a la historia, parecía más inclinado a los modelos antiguos 
que a las novedades lo pescas. Basta leer el muy medido prólogo que 
estampó con sus comedias o las palabras con que el canónigo de To­
ledo, en el Quijote (XL VIII, I), defendía el teatro del siglo anterior: 

26 En la Epístola se lee: "La gente es mucha, mas su fuerza es poca: 1 desnuda, mal 
armada, que no tiene 1 en su defensa fuerte, muro o roca. 1 Cada uno mira si tu 

armada viene, 1 para dar a sus pies el cargo y cura 1 de conservar la vida que sostiene. 
1 Del amarga prisión, triste y escura, 1 adonde mueren veinte mil cristianos, 1 tienes 
la llave de su cerradura. 1 Todas, cual yo, de allá, puestas las manos, 1 las rodillas por 
tierra, sollozando, 1 cercados de tormentos inhumanos, 1 valeroso señor, te están 
rogando 1 vuelvas los ojos de misericordia 1 a los suyos, que están siempre llorando; 
1 y, pues te deja agora la discordia 1 que hasta aquí te ha oprimido y fatigado, 1 y 
gozas de pacífica concordia, 1 haz ¡oh buen rey! que sea por ti acabado /lo que con 
tanta audacia y valor tanto 1 fue por tu amado padre comenzado" (Epístola a Mateo 
Vázquez, en Obra completa. Ill, ed. Florencio Sevilla Arroyo y Antonio Rey Hazas, 
Centro de Estudios Cervantinos, Alcalá de Henares, 1995, p. 1383, vv. 211-231). 
Para el vínculo del poema con El trato de Argel, Geoffrey Stagg, "The Curious Case 
of the Suspect Epistle", Cervantes. Bulletin of the Cervantes Sodety of America, 23.1 
(2003), pp. 201-214, p. 204. 

313 



Lurs GóMEZ CANSECO 

-Decidme, ¿no os acordáis que ha pocos años que se representaron 
en España tres tragedias que compuso un famoso poeta destos rei­
nos, las cuales fueron tales que admiraron, alegtaron y suspendieron 
a todos cuantos las oyeron, así simples como prudentes, así del vulgo 
como de los escogidos, y dieron más dineros a los representantes ellas 
tres solas que treinta de las mejores que después acá se han hecho? 

-Sin duda -respondió el autor que digo- que debe de decir 
vuestra merced por La !sabela, La Filis y La Alejandra. 

-Por esas digo -le repliqué yo-, y mirad si guardaban bien los 
preceptos del arte, y si por guardarlos dejaron de parecer lo que eran 
y de agtadar a todo el mundo. Así que no está la falta en el vulgo, que 
pide disparates, sino en aquellos que no saben representar otra cosa. 
Sí, que no fue disparate La ingratitud vengada, ni le tuvo La Numancia, 
ni se le halló en la del Mercader amante, ni menos en La enemiga favo­
rable, ni en otras algunas que de algunos entendidos poetas han sido 
compuestas, para fama y renombre suyo, y para ganancia de los que 
las han representado." 

Pero tampoco hay que engañarse. Cervantes exageraba, pues los 
intentos de Cueva, Virués, Argensola o del propio Cervantes fra­
casaron precisamente por no encontrar un público propicio, y sólo 
a Lope le estuvo reservada la posibilidad de convertir la comedia 
en un auténtico fenómeno de masas. Bajo la influencia de Séneca 
y de la tragedia renacentista italiana," los trágicos hispánicos die-

27 Miguel de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, dir. Francisco Rico, Galaxia Guten­
berg-Círculo de Lectores-CECE, Barcelona, 2004, I, pp. 604-605. 

28 Sobre la influencia de Séneca, véase james P. Wickersham Crawford, ~The In­
fluence ofSeneca's Tragedies on Ferreira's Castro and Bermúdez's Nise lastimosa", 
Motkrn Philokgy, XII (1914-1915), pp. 171-186; William C. Atkinson, "Séneca, 
Virués, Lope de Vega", en Homenatge a Antoni Ruhió i Lluch, Atenes, Barcelona, 
1936, I, pp. 111-131; Edwin S. Morby, "The Influence ofSenecan Tragedyin the 
Plays of]uan de la Cueva", Studies in Phikkgy, XXXIV (1937), pp. 383-391; Jesús 
Luque Moreno, "Introducción general", en Séneca, Tragedias, Gredas, Madrid, 
1987, I, pp. 7-109, pp. 68-72;Jean Canavaggio, art. cit.; o Carmen González Váz­
quez, art. cit. Para los modelos italianos y su influjo en España, véase Marco Ariani, 
"L'Orbecche di G. B. Giraldi e la poética dell'orrore", La Rassegna della Letteratura 

314 

"TAN SANGRIENTOS PASATIEMPOS". LA V!OLENCJA EN EL TEATRO DE CERVANTES 

ron al espanto un papel preponderante en sus producciones, hasta 
construir una suerte de teatro del horror, en el que cabían excesos 
sangrientos y atrocidades de toda índole, presentados de manera 
abierta, que habrían de conducir al espectador hacia una catarsis de 
miedo y compasión.29 

Frente a tales excesos -aunque sin renunciar por completo a la 
utilidad teatral de la violencia-, Lope de Vega optaría por atenuar su 
presencia en escena. Especialmente ilustrativa para este caso resulta 
la comedia Los cautivos de Argel, que Lope hubo de escribir hacia 
1598 y en la que retoma un asunto propiamente cervantino para 
darle un sesgo novelesco y amoroso, que contrasta con la solución 
de El trato o de Los baños de ArgeJ.l0 Sirva como ejemplo la jornada 
III, en la que el cautivo Sayavedra describe a sus compañeros Pereda 
y Herrera el suplicio del sacerdote Félix a manos de los moros y 
repentinamente anuncia: "Si le queréis ver, miralde". En efecto, la 
siguiente acotación lo explica: "Descúbrase una pintura de lienzo 
y un risco; se vea el palo en que está puesto Félix, descubierto el 
pecho y en él hecha la cruz de Montesa con sangre". En una suerte 
de écfrasis parlante, el sacerdote pintado recita un soneto sobre su 

Italiana, 3 (1974), pp. 432-450 y Alfredo Hermenegildo, Los trágicos españoles del 
sigk XVI, Fundación Universitaria Española, Madrid, 1961, pp. 27-28 y 221-223. 

29 Cfr. Alfredo Hennenegildo, "Cristóbal de Virués y los signos teatrales del horror", 
Criticm, 23 (1983), pp. 89-115. El propio Hermenegildo explica en otro luga" "Los 
trágicos del Renacimiento español han modificado la tensión trágica en el centro de 
la obra, dejándose llevar por la preocupación de complicar la intriga para despertar 
el interés absoluto en el espectador. Y al darse cuenta de que la envergadura trágica 
de la obra ha sido disminuida, de que su centro de gravedad ha sido desplazado, se 
ven obligados a asegurar el efecto trágico aumentando desmesuradamente los ho­
rrores en los finales de las distintas acciones" (La tragedia en el Renacimiento español, 
Planeta, Barcelona, 1973, p. 44) 

30 Louise Fothergill Payne hace un interesantísimo análisis de la relación en estas tres 
obra en "Los tratos de Argel, Los cautivos de Argel y Los baños de Argel: tres 'trasuntos' 
de un 'asunto"', en El mundo del teatro español en su Siglo de Oro. Ensayos dedicados 
a John E. Varry, ed. José M. Ruano de la Haza, Dovehouse, Ottawa, 1989, pp. 
177-184. Véase asimismo Debora Vaccari, "La representación de la violencia en el 
primer Lope de Vega: la muerte en la escena", en La violencia en el mundo hispánico 
en el Sigk de Oro, ed. cit., pp. 395-415. 

315 



Luis GóMEZ CANSECO 

martirio y anuncia su muerte, hasta que el cautivo Pereda exclama: 
"Ya espiró, cubrid al punto 1 este espectáculo triste", para que así se 
vuelva a cubrir la cortina antes mencionada. 31 Como se ve, la violen­
cia, que sólo visible durante un muy breve intervalo de tiempo, pasa 
a ser representada en una pintura y oculta tras los cortinajes. 

Como otros autores de su generación, Cervantes pudo recibir la 
influencia de las tragedias de Séneca y del teatro italiano contempo­
ráneo y acaso por ello no dudó en hacer de la violencia un recurso 
frecuente en su teatro.32 Aun así, la violencia tiene una mayor signi­
ficación en obras más antiguas, en tragedias, como La Numancia, o 
en comedias serias, como Los baños de Argel. Su presencia es también 
considerable en las tramas épicas y militares -ya sea La conquista de 
Jerusalén o El gallardo español- y en las obras que abordan un cauti­
verio en el que los personajes se ven confrontados a una situación de 
crueldad continuada. En ningún caso, sin embargo -ni siquiera en 
La Numancia-, la violencia se convierte en eje y razón de la acción 
dramática. Cervantes, que evitó horrores innecesarios en escena,33 

e inclinó por la descripción verbal y sólo acudió a la representación 
directa de la brutalidad o de la fuerza en momentos concretos de alta 
intensidad dramática. 34 Por eso prefirió -frente al Lope de Los cauti-

31 Lope de Vega, Los cautivos de Argel, en Obras, Tipografía de la Revista de Archivos, 
Bibliotecas y Mureos, Madrid, 1917, IV, pp. 223-260, p. 249. 

3 2 Cfr. J ean Canavaggio, art. cit., pp. 4 y 10, que propone una lectura de Séneca por 
parte de Cervantes en la versión italiana de Lodovico Dolce, publicada en Vene­
cia en 1560. Subrayando los vínculos con los tragediógrafos contemporáneos, José 
Montero Reguera señala un tema común de violencia entre La Numancia cervanti­
na, la Alejandra de Lupercio Leonardo de Argensola (ca. 1583), la Tragedia llamada 
honra de Dido de Gabriel Lobo Lasso de la Vega (1587) y La reina Matilda, de Juan 
Domingo Bevilaqua (1597), en "Una imagen del horror en el teatro de Cervantes 
(Numancia, m, vv. 1687-1731)", en Cervantes y el mundo del teatro, coord. Héctor 
Brioso, Reicbenberger, Kassel, 2007, pp. 137-142. 

3 3 Cfr. Cecilia V. Sargent, A Study of the Dramatic Workr of Cristóbal de Virués, Instituto 
de las Españas en los Estados Unidos, New York, 1930, pp. 124-125 y Canavaggio, 
op. cit., pp. 350-352. 

34 No deja de ser significativo que una buena parte de la representación de la violen­
cia en el teatro cervantino tenga como asiento la didascalia, donde se dispone una 
puesta en escena que habrá de convertirse en marco para la acción y los discursos, 

316 

"TAN SANGRIENTOS PASATIEMPOS". LA VIOLENCIA EN EL TEATRO DE CERVANTES 

vos de Argel- mostrar materialmente el martirio de Francisquito "en 
la forma que pueda mover a más piedad" (v. 2554acot). Respecto a la 
violencia convertida en motivo de risa, puede afirmarse algo similar. 
Sólo acudió a ella cuando le interesaba dramáticamente, renuncian­
do de antemano a esos finales de trifulcas y bastonaws que solían 
cerrar los entremeses contemporáneos y que censuró por boca de 
Berganza en el Coloquio de los perros: " ... como los entremeses solían 
acabar por la mayor parte en palos, en la compañía de mi amo acaba­
ban en zuzarme, y yo derribaba y atropellaba a todos, con que daba 
que reír a los ignorantes y mucha ganancia a mi dueño" .35 

La violencia se convirtió en asunto y mecanismo casi inevitable 
para la tragedia renacentista. No en vano, Alonso López Pinciano 
había caracterizado la tragedia patética como "aquella que está llena 
de miedos y miseria" y causa "en todo el pueblo ... llanto y tristeza". 36 

Sin embargo, ese pathos tuvo para Cervantes sus límites particulares 
en la estética y en la propia ideología. Estaba, por un lado, la vero­
similitud, que en ningún caso permitía rebasar los términos de lo 
rawnable, evitando caer en lo inadmisible o lo ridículo. Por otro 
lado, la experiencia vital del autor apuntaba -especialmente en las 
comedias de cautivos- a una verdad histórica que habría de conver­
tirse en sustento de la doctrina. Como Madrigal en La gran sultana, 
Cervantes aspiró a escribir sus comedias "sin discrepar de la verdad 
un punto" (v. 2921). Más que conmocionar a los espectadores con el 
horror, su propósito fue conmoverlos con la verdad misma, evitando 
truculencias impertinentes y dosificando la violencia para convertir­
la en cauce de un ideario, en cuyo centro estaba un sentimiento de 
piedad que se pretendió transmitir a los espectadores. 

intensificando así el efecto dramático. 
3 5 Miguel de Cervantes, Novelas ejemplares, en Obra completa. JI, e d. Florencia Sevilla 

Arroyo y Antonio Rey Hazas, Centro de Esrudios Cervantinos, Alcalá de Henares, 
1994, pp. 955-956. 

36 Alonso López Pinciano, Filosofía antigua poética, ed. Alfredo Carballo Picazo, CSIC, 
Madrid, 1974, TI, p. 319. Margarita Peña, siguiendo a Alfonso de Toro en su De 
las similitudes y diferencias. Honor y drama de los siglos XVI y XVII en Italia y Esptrña 
(Frankfurt-Madrid, Vervuert, 1998, p. 221), acepta la clasificación de la tragedia 
cervantina como "tragedia pathética". Cfr. Art. cit., p. 63. 

317 



La Numancia 

APÉNDICE. LA VIOLENCIA FÍSICA EN EL 

TEATRO DE CERVANTES. TABLA DE RESUMEN 

La conquista de Jerusalén por Godofre de Bullón 

El trato de Argel 

318 

··r 

"TAN SANGRIENTOS PASATIEMPOS". LA VIOLENCIA El\' EL TEATRO DE CERVANTES 

319 



LUIS GóMEZ CANSECO 

320 

"TAN SANGRIENTOS PASATIEMPOS". LA VIOLENCIA EN EL TEATRO DE CERVANTES 

Pedro de Urdemalas 

La entretenida 

Entremeses 

las narices a Torrente. Este finge 
"';pu<eSI~ Acuden un alguacil y un corchete 

asesino. 

321 


